Q EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E S H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
Penerbit: Pesantren Hamfara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta ~— P //J / P p/J—

HAMEARA

FILANTROPI ISLAM DALAM PERSPEKTIF MAQASHID
SYARIAH: ANTARA IBADAH DAN KEADILAN SOSIAL

1Uswatun Hasanah, 2Rahma Arrummi
LUniversitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu
“Manajemen Bisnis Syariah, STEI Hamfara, Yogyakarta
Luswatunhasanah@uindatokarama.ac.Id, 2rahmaarrummi@gmail.com

Abstrak

Filantropi Islam merupakan bagian integral sistem ekonomi Islam yang berlandaskan
syariah dan berorientasi pada perwujudan keadilan sosial dan kesejahteraan umat.
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis filantropi Islam—meliputi zakat, infak, sedekah,
dan wakaf—dalam perspektif maqashid syariah, dengan menempatkannya sebagai
praktik ibadah yang memiliki dimensi sosial-ekonomi yang strategis. Metode penelitian
yang digunakan studi literatur terhadap sumber-sumber akademik, karya klasik dan
kontemporer, serta dokumen resmi yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa
filantropi Islam tidak hanya berfungsi sebagai instrumen spiritual, tetapi juga berperan
signifikan dalam menjaga tujuan-tujuan syariah, khususnya hifz al-mal, hifz al-nafs, dan
hifz al-din, melalui mekanisme distribusi kekayaan, pengentasan kemiskinan, dan
pemberdayaan masyarakat.

Kata Kunci: Filantropi Islam; Maqgashid Syariah; Keadilan Sosial; Zakat dan Wakaf

Abstract

I[slamic philanthropy is an integral part of the Islamic economic system which is based on
sharia and oriented towards the realization of social justice and the welfare of the people.
This article aims to analyze Islamic philanthropy—including zakat, infaq, alms, and
waqf—from the perspective of sharia maqashid, by placing it as a worship practice that
has a strategic socio-economic dimension. The research method used is the study of
literature on academic sources, classical and contemporary works, and relevant official
documents. The results of the study show that Islamic philanthropy not only functions as
a spiritual instrument, but also plays a significant role in maintaining the goals of sharia,
especially hifz al-mal, hifz al-nafs, and hifz al-din, through the mechanisms of wealth
distribution, poverty alleviation, and community empowerment.

Keywords: I[slamic Philanthropy; Maqashid Shariah; Social Justice; Zakat and Wagqf

120


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/
mailto:rahmaarrummi@gmail.com

6 EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E s H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
fara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta — P //J / P p/J—

HAMEARA

PENDAHULUAN

Permasalahan ekonomi global saat ini menunjukkan gejala yang semakin kompleks.
Ketimpangan pendapatan, krisis keuangan, inflasi yang melonjak, hingga kemiskinan
struktural masih menjadi tantangan di banyak negara, termasuk negara-negara dengan
mayoritas penduduk Muslim (Huda, 2016; Mikhaylov, 2021; Petlenko et al., 2021;
Venkatesh & Hiremath, 2021). Sistem ekonomi kapitalisme tidak memberikan jaminan
keadilan sosial secara menyeluruh sementara sistem ekonomi Islam menawarkan
pendekatan yang berbeda yang tidak hanya berorientasi pada materi, tetapi juga
bersumber dari nilai-nilai spiritual dan etika dari Al-Qur’an dan Hadis.

Ekonomi Islam mengatur aktivitas ekonomi sesuai dengan prinsip syariah Islam
(Asad Zaman, 2014; Kuran, 2018). Prinsip-prinsip ekonomi Islam antara lain adalah
keadilan (‘adl), keseimbangan (tawazun), tanggung jawab sosial, larangan riba (bunga),
gharar (ketidakjelasan), dan maisir (perjudian), serta kewajiban menunaikan zakat dan
sedekah untuk menjaga keseimbangan sosial. Dalam sejarah peradaban Islam, ekonomi
Islam bukan sekadar teori tetapi telah diterapkan secara nyata oleh Nabi Muhammad
SAW dan para khalifah. Instrumen-instrumen seperti zakat, wakaf, hisbah (pengawasan
pasar), serta pasar yang bebas dari manipulasi telah membentuk struktur ekonomi yang
berkeadilan dan inklusif. Bahkan, dalam masa Khilafah Umar bin Abdul Aziz, tercatat
hampir tidak ada masyarakat miskin yang membutuhkan zakat karena keadilan ekonomi
telah merata (Aditya & Utomo, 2024; An-Nabhani, 2010).

Oleh karena itu sangat relevan untuk mengkaji lebih dalam bagaimana ekonomi
Islam khususnya filantropinya dalam kontribusinya terhadap keadilan sosial dan
kesejahteraan umat sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT. Artikel ini akan membahas
konsep-konsep dasar dalam ekonomi Islam, instrumen-instrumen penting seperti zakat
dan wakaf, serta bagaimana penerapannya dalam menjawab berbagai masalah ekonomi
yang terjadi saat ini. Kajian ini diharapkan dapat memperkuat pemahaman bahwa
ekonomi Islam bukan hanya alternatif, tetapi juga solusi integral dan berkelanjutan dalam

mengatasi kegagalan sistem ekonomi global.

121


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

Q EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E S H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
Penerbit: Pesantren Hamfara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta ~— P //J / P p/J—

HAMEARA

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam artikel ini adalah studi pustaka atau library research
dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh dari buku-buku, artikel ilmiah,
jurnal nasional dan internasional, serta fatwa dan dokumen resmi terkait ekonomi Islam.
Penulis menganalisis bagaimana prinsip-prinsip ekonomi Islam bisa diimplementasikan
dalam kehidupan nyata dengan pembacaan yang serius pada konten-konten sumber,
khususnya dalam konteks sosial-ekonomi dengan pendekatan maqashid syariah secara
terstruktur dalam mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat secara luas

kemudian hasil analisis disajikan dalam artikel ini.

HASIL DAN DISKUSI PEMBAHASAN

Filantropi Islam tidak hanya berfungsi sebagai instrumen spiritual, tetapi juga berperan
signifikan dalam menjaga tujuan-tujuan syariah, khususnya hifz al-mal, hifz al-nafs, dan
hifz al-din, melalui mekanisme distribusi kekayaan, pengentasan kemiskinan, dan
pemberdayaan masyarakat. Dengan pendekatan berbasis maqashid syariah, filantropi
[slam mampu menjembatani dimensi ibadah individual dan tanggung jawab sosial
kolektif, sekaligus menawarkan solusi atas ketimpangan dan ketidakadilan sosial dalam
sistem ekonomi modern. Kesimpulannya, penguatan dan implementasi filantropi Islam
secara terstruktur dan berorientasi maqashid merupakan instrumen penting dalam

mewujudkan keadilan sosial dan pembangunan umat yang berkelanjutan.

Konsep Dasar Ekonomi Islam

Menurut Chapra (2000) ekonomi Islam adalah ilmu yang mempelajari aktivitas ekonomi
manusia berdasarkan prinsip syariah dengan tujuan mencapai keadilan sosial dan
kesejahteraan bersama. [a menekankan pentingnya moralitas dalam aktivitas ekonomi.
Larangan Riba dan Praktik Ekonomi Islami. Riba dilarang dalam Islam karena
mengandung unsur ketidakadilan dan eksploitasi. Menurut Siddiqi (2004), sistem
keuangan Islam menggantikan riba dengan bagi hasil (mudharabah dan musyarakah)
yang adil bagi kedua belah pihak. Zakat sebagai instrumen distribusi kekayaan
merupakan pilar ekonomi Islam yang berfungsi sebagai redistribusi kekayaan dari
golongan kaya ke fakir miskin. Dalam pandangan Qaradawi (2004), zakat adalah

instrumen wajib yang memiliki dampak langsung terhadap pengentasan kemiskinan.

122


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

Q EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E S H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
Penerbit: Pesantren Hamfara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta ~— P //J / P p/J—

HAMEARA

Konsep Filantropi Islam dalam Kerangka Syariah

Filantropi Islam merupakan manifestasi ajaran syariah yang mengatur hubungan
manusia dengan Allah (hablum minallah) sekaligus hubungan sosial antarmanusia
(hablum minannas). Instrumen filantropi seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf
memiliki landasan normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta menempati
posisi strategis dalam sistem ekonomi Islam. Berbeda dengan filantropi konvensional
yang sering bersifat sukarela dan karitatif, filantropi Islam—khususnya zakat—memiliki
dimensi kewajiban yang mengikat dan tujuan sosial yang jelas, yakni menjaga
keseimbangan distribusi kekayaan dan mencegah penumpukan harta pada kelompok
tertentu.

Filantropi Islam tidak berdiri sebagai aktivitas sosial semata, melainkan sebagai
bagian integral dari sistem syariah yang bertujuan membangun tatanan sosial-ekonomi
yang adil dan berkeadaban. Pendekatan maqashid syariah memberikan kerangka analisis
yang komprehensif untuk memahami tujuan utama filantropi Islam. Praktik filantropi
berkontribusi langsung terhadap penjagaan lima tujuan pokok syariah (al-dharuriyyat al-
khams), terutama hifz al-din (perlindungan agama), hifz al-nafs (perlindungan jiwa), dan
hifz al-mal (perlindungan harta). Zakat dan sedekah, misalnya, berfungsi menjaga
kelangsungan hidup mustahik, mengurangi kemiskinan, serta mencegah ketimpangan
sosial yang berpotensi menimbulkan instabilitas sosial. Sementara itu, wakaf berperan
strategis dalam pembangunan jangka panjang melalui penyediaan layanan publik seperti
pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur sosial. Dengan demikian, filantropi Islam dalam
perspektif maqashid syariah tidak hanya berorientasi pada pemenuhan kebutuhan
sesaat, tetapi juga pada penciptaan kemaslahatan yang berkelanjutan.

Salah satu keunikan filantropi Islam terletak pada integrasi antara dimensi ibadah
dan keadilan sosial. Setiap praktik filantropi tidak hanya bernilai sosial, tetapi juga
bernilai spiritual karena dilandasi niat ibadah kepada Allah SWT yang berbeda dengan
filantropi sekuler sebagai ekspresi kemanusiaan semata. Namun demikian, orientasi
ibadah tidak menghilangkan tuntutan efektivitas dan keadilan sosial. Justru, dalam
perspektif syariah, kualitas ibadah tercermin dari sejauh mana filantropi mampu
menghadirkan kemaslahatan nyata bagi masyarakat. Oleh karena itu, pengelolaan
filantropi Islam dituntut untuk profesional, transparan, dan berorientasi pada

pemberdayaan, bukan sekadar bantuan konsumtif.

123


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

Q EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E S H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
Penerbit: Pesantren Hamfara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta ~— P //J / P p/J—

HAMEARA

Peran Filantropi Islam dalam Mengatasi Ketimpangan Sosial

Filantropi Islam memiliki potensi besar dalam mengatasi problem ketimpangan sosial
yang menjadi karakter utama sistem ekonomi modern. Ketimpangan distribusi kekayaan,
kemiskinan struktural, dan marginalisasi kelompok lemah merupakan persoalan yang
tidak dapat diselesaikan hanya melalui mekanisme pasar. Dalam hal inij, filantropi Islam
berfungsi sebagai instrumen redistribusi kekayaan yang berlandaskan nilai keadilan dan
solidaritas sosial. Melalui pengelolaan zakat dan wakaf yang produktif, filantropi Islam
dapat diarahkan pada program-program pemberdayaan ekonomi, peningkatan kapasitas
sumber daya manusia, serta penguatan basis ekonomi masyarakat. Pendekatan ini
sejalan dengan tujuan maqashid syariah yang menekankan keberlanjutan dan
pencegahan kemudaratan sosial dalam jangka panjang.

Meskipun memiliki potensi besar, implementasi filantropi Islam masih
menghadapi berbagai tantangan, seperti dominasi pendekatan karitatif, lemahnya tata
kelola, serta kurangnya integrasi dengan agenda pembangunan sosial-ekonomi yang
lebih luas. Dalam perspektif maqashid syariah, kondisi ini menuntut adanya reorientasi
filantropi Islam dari sekadar pemenuhan kewajiban ritual menuju instrumen
transformasi sosial. Reorientasi tersebut mencakup penguatan kelembagaan,
peningkatan literasi filantropi di masyarakat, serta integrasi filantropi Islam dengan
kebijakan publik dan sektor ekonomi syariah. Dengan demikian, filantropi Islam dapat
berfungsi optimal sebagai sarana ibadah yang berdampak sistemik dalam mewujudkan

keadilan sosial.

Wakaf, Zakat, Larangan Riba, dan Pemberdayaan Sosial

Wakaf merupakan investasi jangka panjang dalam ekonomi Islam. Menurut Cizakca
(1998), wakaf telah menjadi pilar pembangunan sosial dan ekonomi dalam peradaban
Islam Kklasik. Adapun dalam konteks kontemporer ini ekonomi Islam menurut Khan
(2008) menekankan bahwa ekonomi Islam saat ini semakin berkembang dalam bentuk
perbankan syariah, keuangan mikro Islam, serta pengelolaan aset wakaf modern.
Keadilan sosial merupakan prinsip utama dalam ekonomi Islam. Allah SWT berfirman
dalam QS. An-Nahl ayat 90 bahwa Allah memerintahkan keadilan dan kebaikan. Dalam
praktik ekonomi, hal ini diterjemahkan ke dalam pelarangan penumpukan kekayaan di

satu kelompok (QS. Al-Hasyr: 7).

124


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

Q EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E S H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
Penerbit: Pesantren Hamfara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta ~— P //J / P p/J—

HAMEARA

Zakat menjadi solusi praktis dalam sistem distribusi kekayaan. Negara-negara
yang menerapkan pengelolaan zakat secara sistematis, seperti Malaysia, menunjukkan
pengaruh positif terhadap pengurangan angka kemiskinan. Zakat bukan hanya sedekah
sukarela, tapi kewajiban sosial yang terstruktur. Riba menciptakan ketimpangan dan
tekanan pada kelompok lemah. Sistem keuangan syariah menggunakan prinsip bagi hasil
sebagai pengganti sistem bunga. Hal ini menciptakan tanggung jawab bersama antara
pemilik modal dan pengelola usaha, serta mendorong stabilitas keuangan.

Wakaf memainkan peran dalam pembiayaan pendidikan, layanan kesehatan, dan
fasilitas umum. Di era modern, wakaf produktif dan wakaf tunai menjadi instrumen
penting dalam pembangunan berkelanjutan, terutama dalam bidang sosial. Penerapan
ekonomi Islam secara menyeluruh, termasuk etika bisnis Islam, larangan penimbunan
(ihtikar), serta perlindungan konsumen, berpotensi menciptakan masyarakat yang
makmur, adil, dan berkah. Kombinasi instrumen zakat, infaq, dan sedekah membentuk

ekosistem tolong-menolong dalam sistem ekonomi.

KESIMPULAN

Ekonomi Islam sangat memperhatikan nilai-nilai moral, keadilan, dan keberlanjutan
menawarkan solusi konkret ketimpangan sosial dan kemiskinan. Implementasi
instrumen filantropi Islam seperti zakat, wakaf, dan larangan riba terbukti dapat
menciptakan pemerataan ekonomi dan kesejahteraan umat. Filantropi Islam dalam
perspektif maqashid syariah menegaskan bahwa praktik zakat, infak, sedekah, dan wakaf
tidak dapat dipahami semata sebagai aktivitas ibadah individual, melainkan sebagai
instrumen strategis dalam mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan umat.
Berlandaskan tujuan-tujuan syariah, filantropi Islam berperan penting dalam menjaga
keseimbangan distribusi kekayaan, melindungi hak-hak dasar masyarakat, serta
memperkuat solidaritas sosial. Kajian ini menunjukkan bahwa pendekatan filantropi
yang berorientasi magashid mampu menjembatani dimensi spiritual dan sosial-ekonomi
secara terpadu, sekaligus menawarkan solusi atas berbagai problem ketimpangan dan
ketidakadilan dalam sistem ekonomi modern. Oleh karena itu, penguatan tata kelola dan
implementasi filantropi Islam secara komprehensif dan berkelanjutan menjadi
kebutuhan mendesak guna memastikan tercapainya tujuan syariah dan terwujudnya

tatanan sosial yang adil, inklusif, dan bermartabat.

125


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

6 EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025
5 J E B E s H Volume 4, Nomor 8 Disetujui tgl: 10 Januari 2026
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026

Journal of Economics Business Ethic and Science of History A|amat Web https://iurnalhamfara.ac.id/index.ph 'b/index
Hamfara, Kenalan, RT 04 Bangunjiwo Kasihan Bantul Yogyakarta — P //J / P p/J—

HAMEARA

DAFTAR PUSTAKA

Aditya, F. A, & Utomo, Y. T. (2024). EKONOMI ISLAM : PONDASI KESEJAHTERAAN
MASYARAKAT. JEBESH: Journal of Economics Business Ethics and Science of History,
2(November 2023), 119-127.

An-Nabhani, T. (2010). Sistem Ekonomi Islam.

Asad Zaman. (2014). Islamic Economics : A Survey of the Literature Author ( s ): ASAD
ZAMAN. Islamic Research Institute, 49(1), 37-63.

Huda, C. (2016). Economic Thought a pioneer of Islamic Economics; Ibn Khaldun.
Economica: Journal of Islamic Economics, 4(1), 103.

Kuran, T. (2018). Islam and economic performance: Historical and contemporary links.
Journal of Economic Literature, 56, 1292-1359.
https://doi.org/10.1257 /jel.20171243

Mikhaylov, A. Y. (2021). Development of Friedrich von Hayek’s theory of private money
and economic implications for digital currencies. Terra Economicus, 19(1), 53-62.
https://doi.org/10.18522/2073-6606-2021-19-1-53-62

Petlenko, Y., Stavytskyy, A., & Kharlamova, G. (2021). Is the endowment fund a panacea
for the financial autonomy of classical universities in Ukraine? Problems and
Perspectives in Management, 19(3), 396-407.
https://doi.org/10.21511/ppm.19(3).2021.32

Venkatesh, H., & Hiremath, G. S. (2021). The resurgence of currency mismatches:
Emerging market economies are not out of the woods yet? International Economics
and Economic Policy, 18(4), 721-742. https://doi.org/10.1007 /s10368-021-00500-
X

Chapra, M. Umer. (2000). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Leicester:
Islamic Foundation.

Siddiqi, M.N. (2004). Riba, Bank Interest and the Rationale of Its Prohibition. Jeddah: IRTL

Qaradawi, Yusuf. (2004). Figh al-Zakah. Beirut: Muassasah al-Risalah.

Cizakca, Murat. (1998). Awqaf in History and Its Implications for Modern Islamic
Economies. Islamic Economic Studies, Vol. 6, No. 1.

Khan, M. Fahim. (2008). Islamic Economics: The State of the Art. Islamic Research and

Training Institute.

126


https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

