
 

120 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

FILANTROPI ISLAM DALAM PERSPEKTIF MAQASHID 
SYARIAH: ANTARA IBADAH DAN KEADILAN SOSIAL  

 

¹Uswatun Hasanah, 2Rahma Arrummi 
¹Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu 

²Manajemen Bisnis Syariah, STEI Hamfara, Yogyakarta  
¹uswatunhasanah@uindatokarama.ac.Id, ²rahmaarrummi@gmail.com 

 
 

Abstrak 
 
Filantropi Islam merupakan bagian integral sistem ekonomi Islam yang berlandaskan 
syariah dan berorientasi pada perwujudan keadilan sosial dan kesejahteraan umat. 
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis filantropi Islam—meliputi zakat, infak, sedekah, 
dan wakaf—dalam perspektif maqashid syariah, dengan menempatkannya sebagai 
praktik ibadah yang memiliki dimensi sosial-ekonomi yang strategis. Metode penelitian 
yang digunakan studi literatur terhadap sumber-sumber akademik, karya klasik dan 
kontemporer, serta dokumen resmi yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
filantropi Islam tidak hanya berfungsi sebagai instrumen spiritual, tetapi juga berperan 
signifikan dalam menjaga tujuan-tujuan syariah, khususnya hifz al-mal, hifz al-nafs, dan 
hifz al-din, melalui mekanisme distribusi kekayaan, pengentasan kemiskinan, dan 
pemberdayaan masyarakat.  
 
Kata Kunci: Filantropi Islam; Maqashid Syariah; Keadilan Sosial; Zakat dan Wakaf 
 
 
 

Abstract 
 
Islamic philanthropy is an integral part of the Islamic economic system which is based on 
sharia and oriented towards the realization of social justice and the welfare of the people. 
This article aims to analyze Islamic philanthropy—including zakat, infaq, alms, and 
waqf—from the perspective of sharia maqashid, by placing it as a worship practice that 
has a strategic socio-economic dimension. The research method used is the study of 
literature on academic sources, classical and contemporary works, and relevant official 
documents. The results of the study show that Islamic philanthropy not only functions as 
a spiritual instrument, but also plays a significant role in maintaining the goals of sharia, 
especially hifz al-mal, hifz al-nafs, and hifz al-din, through the mechanisms of wealth 
distribution, poverty alleviation, and community empowerment.  
 
Keywords: Islamic Philanthropy; Maqashid Shariah; Social Justice; Zakat and Waqf 
 
 
 
 
 
 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/
mailto:rahmaarrummi@gmail.com


 

121 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

PENDAHULUAN 

Permasalahan ekonomi global saat ini menunjukkan gejala yang semakin kompleks. 

Ketimpangan pendapatan, krisis keuangan, inflasi yang melonjak, hingga kemiskinan 

struktural masih menjadi tantangan di banyak negara, termasuk negara-negara dengan 

mayoritas penduduk Muslim (Huda, 2016; Mikhaylov, 2021; Petlenko et al., 2021; 

Venkatesh & Hiremath, 2021). Sistem ekonomi kapitalisme tidak memberikan jaminan 

keadilan sosial secara menyeluruh sementara sistem ekonomi Islam menawarkan 

pendekatan yang berbeda yang tidak hanya berorientasi pada materi, tetapi juga 

bersumber dari nilai-nilai spiritual dan etika dari Al-Qur’an dan Hadis. 

Ekonomi Islam mengatur aktivitas ekonomi sesuai dengan prinsip syariah Islam 

(Asad Zaman, 2014; Kuran, 2018). Prinsip-prinsip ekonomi Islam antara lain adalah 

keadilan (‘adl), keseimbangan (tawazun), tanggung jawab sosial, larangan riba (bunga), 

gharar (ketidakjelasan), dan maisir (perjudian), serta kewajiban menunaikan zakat dan 

sedekah untuk menjaga keseimbangan sosial. Dalam sejarah peradaban Islam, ekonomi 

Islam bukan sekadar teori tetapi telah diterapkan secara nyata oleh Nabi Muhammad 

SAW dan para khalifah. Instrumen-instrumen seperti zakat, wakaf, hisbah (pengawasan 

pasar), serta pasar yang bebas dari manipulasi telah membentuk struktur ekonomi yang 

berkeadilan dan inklusif. Bahkan, dalam masa Khilafah Umar bin Abdul Aziz, tercatat 

hampir tidak ada masyarakat miskin yang membutuhkan zakat karena keadilan ekonomi 

telah merata (Aditya & Utomo, 2024; An-Nabhani, 2010). 

Oleh karena itu sangat relevan untuk mengkaji lebih dalam bagaimana ekonomi 

Islam khususnya filantropinya dalam kontribusinya terhadap keadilan sosial dan 

kesejahteraan umat sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT. Artikel ini akan membahas 

konsep-konsep dasar dalam ekonomi Islam, instrumen-instrumen penting seperti zakat 

dan wakaf, serta bagaimana penerapannya dalam menjawab berbagai masalah ekonomi 

yang terjadi saat ini. Kajian ini diharapkan dapat memperkuat pemahaman bahwa 

ekonomi Islam bukan hanya alternatif, tetapi juga solusi integral dan berkelanjutan dalam 

mengatasi kegagalan sistem ekonomi global. 

 

 

 
 
 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

122 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam artikel ini adalah studi pustaka atau library research 

dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh dari buku-buku, artikel ilmiah, 

jurnal nasional dan internasional, serta fatwa dan dokumen resmi terkait ekonomi Islam. 

Penulis menganalisis bagaimana prinsip-prinsip ekonomi Islam bisa diimplementasikan 

dalam kehidupan nyata dengan pembacaan yang serius pada konten-konten sumber, 

khususnya dalam konteks sosial-ekonomi dengan pendekatan maqashid syariah secara 

terstruktur dalam mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat secara luas 

kemudian hasil analisis disajikan dalam artikel ini. 

 

HASIL DAN DISKUSI PEMBAHASAN 

Filantropi Islam tidak hanya berfungsi sebagai instrumen spiritual, tetapi juga berperan 

signifikan dalam menjaga tujuan-tujuan syariah, khususnya hifz al-mal, hifz al-nafs, dan 

hifz al-din, melalui mekanisme distribusi kekayaan, pengentasan kemiskinan, dan 

pemberdayaan masyarakat. Dengan pendekatan berbasis maqashid syariah, filantropi 

Islam mampu menjembatani dimensi ibadah individual dan tanggung jawab sosial 

kolektif, sekaligus menawarkan solusi atas ketimpangan dan ketidakadilan sosial dalam 

sistem ekonomi modern. Kesimpulannya, penguatan dan implementasi filantropi Islam 

secara terstruktur dan berorientasi maqashid merupakan instrumen penting dalam 

mewujudkan keadilan sosial dan pembangunan umat yang berkelanjutan. 

 
Konsep Dasar Ekonomi Islam 

Menurut Chapra (2000) ekonomi Islam adalah ilmu yang mempelajari aktivitas ekonomi 

manusia berdasarkan prinsip syariah dengan tujuan mencapai keadilan sosial dan 

kesejahteraan bersama. Ia menekankan pentingnya moralitas dalam aktivitas ekonomi. 

Larangan Riba dan Praktik Ekonomi Islami. Riba dilarang dalam Islam karena 

mengandung unsur ketidakadilan dan eksploitasi. Menurut Siddiqi (2004), sistem 

keuangan Islam menggantikan riba dengan bagi hasil (mudharabah dan musyarakah) 

yang adil bagi kedua belah pihak. Zakat sebagai instrumen distribusi kekayaan 

merupakan pilar ekonomi Islam yang berfungsi sebagai redistribusi kekayaan dari 

golongan kaya ke fakir miskin. Dalam pandangan Qaradawi (2004), zakat adalah 

instrumen wajib yang memiliki dampak langsung terhadap pengentasan kemiskinan. 

 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

123 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 
Konsep Filantropi Islam dalam Kerangka Syariah 

Filantropi Islam merupakan manifestasi ajaran syariah yang mengatur hubungan 

manusia dengan Allah (hablum minallah) sekaligus hubungan sosial antarmanusia 

(hablum minannas). Instrumen filantropi seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf 

memiliki landasan normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta menempati 

posisi strategis dalam sistem ekonomi Islam. Berbeda dengan filantropi konvensional 

yang sering bersifat sukarela dan karitatif, filantropi Islam—khususnya zakat—memiliki 

dimensi kewajiban yang mengikat dan tujuan sosial yang jelas, yakni menjaga 

keseimbangan distribusi kekayaan dan mencegah penumpukan harta pada kelompok 

tertentu. 

Filantropi Islam tidak berdiri sebagai aktivitas sosial semata, melainkan sebagai 

bagian integral dari sistem syariah yang bertujuan membangun tatanan sosial-ekonomi 

yang adil dan berkeadaban. Pendekatan maqashid syariah memberikan kerangka analisis 

yang komprehensif untuk memahami tujuan utama filantropi Islam. Praktik filantropi 

berkontribusi langsung terhadap penjagaan lima tujuan pokok syariah (al-dharuriyyat al-

khams), terutama hifz al-din (perlindungan agama), hifz al-nafs (perlindungan jiwa), dan 

hifz al-mal (perlindungan harta). Zakat dan sedekah, misalnya, berfungsi menjaga 

kelangsungan hidup mustahik, mengurangi kemiskinan, serta mencegah ketimpangan 

sosial yang berpotensi menimbulkan instabilitas sosial. Sementara itu, wakaf berperan 

strategis dalam pembangunan jangka panjang melalui penyediaan layanan publik seperti 

pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur sosial. Dengan demikian, filantropi Islam dalam 

perspektif maqashid syariah tidak hanya berorientasi pada pemenuhan kebutuhan 

sesaat, tetapi juga pada penciptaan kemaslahatan yang berkelanjutan. 

Salah satu keunikan filantropi Islam terletak pada integrasi antara dimensi ibadah 

dan keadilan sosial. Setiap praktik filantropi tidak hanya bernilai sosial, tetapi juga 

bernilai spiritual karena dilandasi niat ibadah kepada Allah SWT yang berbeda dengan 

filantropi sekuler sebagai ekspresi kemanusiaan semata. Namun demikian, orientasi 

ibadah tidak menghilangkan tuntutan efektivitas dan keadilan sosial. Justru, dalam 

perspektif syariah, kualitas ibadah tercermin dari sejauh mana filantropi mampu 

menghadirkan kemaslahatan nyata bagi masyarakat. Oleh karena itu, pengelolaan 

filantropi Islam dituntut untuk profesional, transparan, dan berorientasi pada 

pemberdayaan, bukan sekadar bantuan konsumtif. 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

124 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 
Peran Filantropi Islam dalam Mengatasi Ketimpangan Sosial 

Filantropi Islam memiliki potensi besar dalam mengatasi problem ketimpangan sosial 

yang menjadi karakter utama sistem ekonomi modern. Ketimpangan distribusi kekayaan, 

kemiskinan struktural, dan marginalisasi kelompok lemah merupakan persoalan yang 

tidak dapat diselesaikan hanya melalui mekanisme pasar. Dalam hal ini, filantropi Islam 

berfungsi sebagai instrumen redistribusi kekayaan yang berlandaskan nilai keadilan dan 

solidaritas sosial. Melalui pengelolaan zakat dan wakaf yang produktif, filantropi Islam 

dapat diarahkan pada program-program pemberdayaan ekonomi, peningkatan kapasitas 

sumber daya manusia, serta penguatan basis ekonomi masyarakat. Pendekatan ini 

sejalan dengan tujuan maqashid syariah yang menekankan keberlanjutan dan 

pencegahan kemudaratan sosial dalam jangka panjang.  

Meskipun memiliki potensi besar, implementasi filantropi Islam masih 

menghadapi berbagai tantangan, seperti dominasi pendekatan karitatif, lemahnya tata 

kelola, serta kurangnya integrasi dengan agenda pembangunan sosial-ekonomi yang 

lebih luas. Dalam perspektif maqashid syariah, kondisi ini menuntut adanya reorientasi 

filantropi Islam dari sekadar pemenuhan kewajiban ritual menuju instrumen 

transformasi sosial. Reorientasi tersebut mencakup penguatan kelembagaan, 

peningkatan literasi filantropi di masyarakat, serta integrasi filantropi Islam dengan 

kebijakan publik dan sektor ekonomi syariah. Dengan demikian, filantropi Islam dapat 

berfungsi optimal sebagai sarana ibadah yang berdampak sistemik dalam mewujudkan 

keadilan sosial. 

 

Wakaf, Zakat, Larangan Riba, dan Pemberdayaan Sosial 

Wakaf merupakan investasi jangka panjang dalam ekonomi Islam. Menurut Cizakca 

(1998), wakaf telah menjadi pilar pembangunan sosial dan ekonomi dalam peradaban 

Islam klasik. Adapun dalam konteks kontemporer ini ekonomi Islam menurut Khan 

(2008) menekankan bahwa ekonomi Islam saat ini semakin berkembang dalam bentuk 

perbankan syariah, keuangan mikro Islam, serta pengelolaan aset wakaf modern. 

Keadilan sosial merupakan prinsip utama dalam ekonomi Islam. Allah SWT berfirman 

dalam QS. An-Nahl ayat 90 bahwa Allah memerintahkan keadilan dan kebaikan. Dalam 

praktik ekonomi, hal ini diterjemahkan ke dalam pelarangan penumpukan kekayaan di 

satu kelompok (QS. Al-Hasyr: 7). 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

125 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 
Zakat menjadi solusi praktis dalam sistem distribusi kekayaan. Negara-negara 

yang menerapkan pengelolaan zakat secara sistematis, seperti Malaysia, menunjukkan 

pengaruh positif terhadap pengurangan angka kemiskinan. Zakat bukan hanya sedekah 

sukarela, tapi kewajiban sosial yang terstruktur. Riba menciptakan ketimpangan dan 

tekanan pada kelompok lemah. Sistem keuangan syariah menggunakan prinsip bagi hasil 

sebagai pengganti sistem bunga. Hal ini menciptakan tanggung jawab bersama antara 

pemilik modal dan pengelola usaha, serta mendorong stabilitas keuangan. 

Wakaf memainkan peran dalam pembiayaan pendidikan, layanan kesehatan, dan 

fasilitas umum. Di era modern, wakaf produktif dan wakaf tunai menjadi instrumen 

penting dalam pembangunan berkelanjutan, terutama dalam bidang sosial. Penerapan 

ekonomi Islam secara menyeluruh, termasuk etika bisnis Islam, larangan penimbunan 

(ihtikar), serta perlindungan konsumen, berpotensi menciptakan masyarakat yang 

makmur, adil, dan berkah. Kombinasi instrumen zakat, infaq, dan sedekah membentuk 

ekosistem tolong-menolong dalam sistem ekonomi. 

 

KESIMPULAN 

Ekonomi Islam sangat memperhatikan nilai-nilai moral, keadilan, dan keberlanjutan 

menawarkan solusi konkret ketimpangan sosial dan kemiskinan. Implementasi 

instrumen filantropi Islam seperti zakat, wakaf, dan larangan riba terbukti dapat 

menciptakan pemerataan ekonomi dan kesejahteraan umat. Filantropi Islam dalam 

perspektif maqashid syariah menegaskan bahwa praktik zakat, infak, sedekah, dan wakaf 

tidak dapat dipahami semata sebagai aktivitas ibadah individual, melainkan sebagai 

instrumen strategis dalam mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan umat. 

Berlandaskan tujuan-tujuan syariah, filantropi Islam berperan penting dalam menjaga 

keseimbangan distribusi kekayaan, melindungi hak-hak dasar masyarakat, serta 

memperkuat solidaritas sosial. Kajian ini menunjukkan bahwa pendekatan filantropi 

yang berorientasi maqashid mampu menjembatani dimensi spiritual dan sosial-ekonomi 

secara terpadu, sekaligus menawarkan solusi atas berbagai problem ketimpangan dan 

ketidakadilan dalam sistem ekonomi modern. Oleh karena itu, penguatan tata kelola dan 

implementasi filantropi Islam secara komprehensif dan berkelanjutan menjadi 

kebutuhan mendesak guna memastikan tercapainya tujuan syariah dan terwujudnya 

tatanan sosial yang adil, inklusif, dan bermartabat. 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

126 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 10 Januari 2026  
Halaman 120-126 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aditya, F. A., & Utomo, Y. T. (2024). EKONOMI ISLAM : PONDASI KESEJAHTERAAN 

MASYARAKAT. JEBESH: Journal of Economics Business Ethics and Science of History, 

2(November 2023), 119–127. 

An-Nabhani, T. (2010). Sistem Ekonomi Islam. 

Asad Zaman. (2014). Islamic Economics : A Survey of the Literature Author ( s ): ASAD 

ZAMAN. Islamic Research Institute, 49(1), 37–63. 

Huda, C. (2016). Economic Thought a pioneer of Islamic Economics; Ibn Khaldun. 

Economica: Journal of Islamic Economics, 4(1), 103. 

Kuran, T. (2018). Islam and economic performance: Historical and contemporary links. 

Journal of Economic Literature, 56, 1292–1359. 

https://doi.org/10.1257/jel.20171243 

Mikhaylov, A. Y. (2021). Development of Friedrich von Hayekʼs theory of private money 

and economic implications for digital currencies. Terra Economicus, 19(1), 53–62. 

https://doi.org/10.18522/2073-6606-2021-19-1-53-62 

Petlenko, Y., Stavytskyy, A., & Kharlamova, G. (2021). Is the endowment fund a panacea 

for the financial autonomy of classical universities in Ukraine? Problems and 

Perspectives in Management, 19(3), 396–407. 

https://doi.org/10.21511/ppm.19(3).2021.32 

Venkatesh, H., & Hiremath, G. S. (2021). The resurgence of currency mismatches: 

Emerging market economies are not out of the woods yet? International Economics 

and Economic Policy, 18(4), 721–742. https://doi.org/10.1007/s10368-021-00500-

x 

Chapra, M. Umer. (2000). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Leicester: 

Islamic Foundation. 

Siddiqi, M.N. (2004). Riba, Bank Interest and the Rationale of Its Prohibition. Jeddah: IRTI. 

Qaradawi, Yusuf. (2004). Fiqh al-Zakah. Beirut: Muassasah al-Risalah. 

Cizakca, Murat. (1998). Awqaf in History and Its Implications for Modern Islamic 

Economies. Islamic Economic Studies, Vol. 6, No. 1. 

Khan, M. Fahim. (2008). Islamic Economics: The State of the Art. Islamic Research and 

Training Institute. 

 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

